
N° 318

SÉNAT

SESSION ORDINAIRE DE 2025-2026 

Enregistré à la Présidence du Sénat le 28 janvier 2026

PROPOSITION DE RÉSOLUTION

EN APPLICATION DE L’ARTICLE 34-1 DE LA CONSTITUTION, 

invitant le Gouvernement à créer une commission « Vérité et Réconciliation » 
sur les pensionnats pour enfants autochtones en Guyane et les dispositifs 

éducatifs similaires dans les autres territoires d’outre-mer, 

PRÉSENTÉE

Par Mme Raymonde PONCET MONGE, MM. Guy BENARROCHE, Grégory BLANC, 
Ronan DANTEC, Thomas DOSSUS, Jacques FERNIQUE, Guillaume GONTARD, 
Mme Antoinette GUHL, M. Yannick JADOT, Mme Monique de MARCO, M. Akli 
MELLOULI, Mme Mathilde OLLIVIER, M. Daniel SALMON, Mmes Ghislaine SENÉE, 
Anne SOUYRIS et Mélanie VOGEL, 

Sénatrices et Sénateurs 





EXPOSÉ DES MOTIFS 

« Il y a des secrets profonds qu’aujourd’hui, j’ai le 
courage de vous dire alors que je ne l’ai même pas raconté à 
mes enfants. Je me sens beaucoup plus à l’aise aujourd’hui de 
vous dire ce que j’ai vécu. » 

Témoignage d’une ancienne pensionnaire, entretien IFJD, 
2023 

Mesdames, Messieurs, 

Entre 1935 et 2023, près de 2 000 enfants issus des peuples autochtones 
de Guyane ont été placés dans des pensionnats catholiques, communément 
appelés « homes ». Sous couvert de scolarisation et d’évangélisation, ces 
établissements ont été les instruments d’une politique d’assimilation forcée 
visant, selon les termes employés par les militants autochtones reprenant 
l’expression utilisée pour décrire les pensionnats canadiens, à « tuer 
l’Amérindien pour sauver l’homme ». Le dernier de ces établissements n’a 
fermé qu’en 2023, à Saint-Georges-de-l’Oyapock. 

Cette histoire douloureuse, longtemps tue, fait désormais l’objet de 
témoignages concordants et d’un travail scientifique rigoureux, notamment 
le rapport de l’Institut Francophone pour la Justice et la Démocratie (IFJD) 
publié le 1er février 2024, ainsi que l’ouvrage d’Hélène Ferrarini, Allons 
enfants de la Guyane (2022), finaliste du Prix Albert Londres. Ces travaux 
établissent que ces pensionnats ont constitué des lieux de violences multiples 
- culturelles, psychologiques, physiques et sexuelles - ayant généré des
traumatismes individuels et collectifs qui se transmettent encore de
génération en génération. D’autres travaux montreraient que des pratiques
éducatives et des dispositifs similaires ont été utilisés dans d’autres territoires
d’outre-mer augmentant ainsi le nombre de victimes.

Face à ce passé, la France dispose d’outils éprouvés de justice 
transitionnelle, déjà mis en œuvre avec succès tant à l’étranger qu’au sein 
même de notre pays. La présente résolution invite le Gouvernement à créer 
une commission « Vérité et Réconciliation » pour faire la lumière sur ces 
pratiques, reconnaître les souffrances des victimes et proposer des mesures 
de réparation, tout en enquêtant sur l’éventuelle existence de pratiques 
similaires dans d’autres territoires d’outre-mer. 

- 3 -



I. Les homes de Guyane : une politique coloniale d’assimilation
forcée des enfants autochtones 

A) Le contexte historique et politique : un cadre colonial et
religieux 

Les homes de Guyane s’inscrivent dans un contexte politique singulier 
où l’État français et l’Église catholique ont œuvré de concert. Contrairement 
au reste du territoire français, la loi de 1905 de séparation des Églises et de 
l’État n’a jamais été appliquée en Guyane, en vertu d’une décision prise en 
1946. Jules Moch, alors ministre de l’Intérieur, justifiait cette exception en 
déclarant que « la Guyane reste une terre de mission parmi les infidèles ».  

Cette situation repose sur une ordonnance royale de Charles X datant 
de 1828, qui régit encore aujourd’hui les relations entre l’État et le clergé en 
Guyane, les membres du clergé étant rémunérés par l’autorité publique. 

Dans ce cadre, l’État français a développé une politique coloniale ciblée 
sur ce qu’il qualifiait officiellement de « populations primitives » – terme 
utilisé jusque dans les années 1970. En 1952, un « Service des Populations 
Primitives » a été créé par arrêté préfectoral pour administrer les peuples 
amérindiens et bushinengués1. Robert Vignon, dernier gouverneur puis 
premier préfet de Guyane, a mis en place la politique dite « indigéniste » 
visant à « intégrer économiquement » ces populations, c’est-à-dire les 
sédentariser, les franciser et en faire des travailleurs pour le développement 
de la Guyane. 

B) Création, développement et fonctionnement des homes

Les homes sont des pensionnats catholiques créés à partir des années 
1930 pour les enfants amérindiens et bushinengués. Le premier 
établissement, situé à Mana, est initié par l’Église catholique en 1935. En 
1949, un arrêté préfectoral entérine cette pratique en prévoyant l’allocation 
d’un prix de journée pour chaque enfant accueilli2. Avec cet appui officiel, 
la pratique se répand et s’accompagne de la contrainte publique envers une 
population qui est encore définie comme « primitive » par l’administration 
préfectorale.  

À partir de 1958, une catégorie juridique de l’aide sociale à l’enfance 
(ASE) est mobilisée pour légaliser l’allocation de financements publics à ces 
centres. Comme le souligne le rapport de l’IFJD, il s’agissait d’un abus de 
droit : dans le cas des familles autochtones, les deux conditions qui 

1 Arrêté de création du Service des « Populations Primitives », 1952. 
2 Arrêté préfectoral de 1949 prévoyant l’allocation d’un prix de journée pour chaque enfant accueilli. 

- 4 -



présidaient juridiquement à ce type de placement – l’abandon ou la 
maltraitance – n’étaient jamais réunies3. 

En 1964, l’Association des homes « indiens » de Guyane est créée, 
« chargée de la gestion, l’exploitation et la création éventuelle 
d’établissements qui, sous la dénomination précitée recevront en internat 
pendant leur scolarité et en vue d’une meilleure assimilation sociale, les 
jeunes « indiens » des deux sexes les plus défavorisés »4. Huit homes 
différenciés ont été créés en Guyane entre 1935 et 1969 : à Mana (1935), 
Iracoubo (1948), Saint-Laurent-du-Maroni (1952), Sinnamary (1962), 
Maripasoula (1967) et Saint-Georges-de-l’Oyapock (1969).  

Le dernier n’a fermé qu’en 20235. 

C) Les méthodes d’assimilation : un processus de déculturation
systématique 

L’objectif des Homes était clair : il s’agissait d’une entreprise de 
dénaturation et d’effacement de l’identité autochtone. Les enfants, recrutés 
parfois dès l’âge de 2 ou 3 ans au début des homes, puis généralement à partir 
de 4 ans, étaient séparés de leur famille. Cette séparation, présentée comme 
nécessaire pour l’éducation, était fréquemment imposée sous la contrainte. 
Les familles amérindiennes n’étaient pas en position de refuser l’intégration 
de leurs enfants dans les homes, ni de maintenir les liens de leurs choix avec 
eux. D’après le géographe Jean Hurault, observateur de la Guyane de 1946 
aux années 1960, « les textes relatifs à ces Homes s’appuient sur la 
législation française relative à l’enfance abandonnée, ce qui montre assez 
en quel mépris est tenue la famille indienne et sa coutume »6.  

Au sein de ces établissements se déployait un véritable processus 
d’évangélisation et d’assimilation forcée. Entre autres interdictions, celle de 
garder le vêtement traditionnel, ou le « roucou » duquel certains enfants 
s’enduisaient pour se protéger du soleil et des moustiques. L’interdiction de 
parler les langues maternelles constituait l’un des piliers de ce système. 
Éléonore « Kadi » Johannes, envoyée au pensionnat à 4 ans, témoigne : « Ce 
qui m’a fait le plus de peine, c’est de ne plus pouvoir parler ma langue. »7 
L’absence de nourriture était parfois utilisée comme punition pour ceux qui 
parlaient leur langue natale. Hélène Ferrarini, autrice de l’un des premiers 

3 IFJD, Rapport préliminaire, op. cit., p. 62-63. 
4 Article 1 des Statuts de création de l’association des homes indiens de Guyane (16 avril 1964), publié par 
Françoise ARMANVILLE, Les Homes Indiens en Guyane française, Mémoire, 2012, Annexe II. 
5 Hélène FERRARINI, op. cit., p. 29. 
6 Ferrarini, Hélène ; Tiouka, Alexis. Petit guerrier pour la paix (p. 17). Ibis Rouge Éditions. Édition du 
Kindle. 
7 Témoignage d’Éléonore « Kadi » Johannes, entretien IFJD, 2023. 

- 5 -



 

ouvrages d’enquête sur les homes, Allons enfants de la Guyane, énumère les 
multiples violences dont ces enfants ont été victimes : « Le dénigrement, la 
diabolisation des cultures autochtones, de la spiritualité amérindienne, les 
langues maternelles qu’ils ne devaient plus parler et qui se sont appauvries. 
Tout cela, ce sont les violences qu’on peut qualifier de symboliques et 
culturelles. Il y avait également les violences physiques : des châtiments 
corporels, des coups, des punitions. »8 

Alexis Tiouka, juriste kali’na et ancien pensionnaire d’un home, décédé 
le 4 décembre 2023, témoignait : « Dans les homes, il fallait se courber 
devant les religieux, c’était du formatage. Nos cheveux étaient rasés comme 
les militaires alors que pour nous, Kali’na, ils sont une fierté, une 
spiritualité. C’est très important les cheveux dans notre culture. Toutes ces 
règles étaient imposées. Nous étions déconsidérés et humiliés sans cesse. »9 

Jean-Paul Fereira évoque une déshumanisation institutionnalisée : 
« Quand on rentrait dans le pensionnat, un numéro nous était attribué. 
J’avais le 11. Je m’en souviens encore aujourd’hui. » Il ajoute que les 
séquelles perdurent : « Même si le home est fermé, c’est un sujet d’actualité 
car on le subit dans notre tête, dans nos veines, dans notre chair. »10 

D) Les violences subies par les pensionnaires 

Les témoignages des anciens pensionnaires font état de châtiments 
corporels et d’humiliations. Les punitions allaient des postures épuisantes 
imposées pendant des heures (à genoux sur du sable, bras en croix) aux coups 
(ceinture, martinet, baguette sur les doigts). Guillaume Kouyouri témoigne : 
« Il fallait mourir intérieurement pour pouvoir s’adapter à ce nouveau 
système de vie, ce qui me poussait à fuguer. »11 

Bien que réputés moins sévères, les homes féminins réservaient un 
traitement spécifique hautement problématique à leurs pensionnaires. Le 
niveau d’enseignement y était réduit pour laisser la place à des 
enseignements pratiques consistant en des travaux ménagers. Cela permettait 
de les placer, même encore scolarisées et parfois sans rémunération, au sein 
de familles extérieures pour y faire le ménage, ce qui les exposait à un risque 
supplémentaire de violence, de toute nature y compris sexuelle. Là encore, 
le contrôle exercé par les sœurs semble avoir été total : « C’est les sœurs qui 

 
8 https://www.radiofrance.fr/franceculture/homes-indiens-l-histoire-sombre-des-pensionnats-catholiques-
en-guyane-1124938?__readwiseLocation= 
9 https://www.mediapart.fr/journal/france/020123/homes-catholiques-en-guyane-les-communautes-
autochtones-se-mobilisent-pour-obtenir-reparation?__readwiseLocation= 
10 https://www.guyaweb.com/actualites/news/societe/homes-catholiques-exiger-reconnaissance-et-
reparation/ 
11 Témoignage de Guillaume Kouyouri, entretien IFJD, 2023. 

- 6 -



décidaient. Elles m’ont dit : Bon voilà, ce monsieur-là cherche quelqu’un. 
Est-ce que tu veux y aller ou pas ? Maintenant que tu as déjà l’âge pour 
pouvoir pratiquer tout ce qu’on t’a appris, au niveau de la cuisine, du 
ménage, de la couture. »12 Les filles restaient chez les sœurs jusqu’à 16 ans, 
fruit des revendications de l’église catholique qui est parvenue en 1964 à 
allonger la durée de leur scolarité, afin d’être mariées par elles à un chrétien. 
Le Vicaire apostolique de Guyane écrivait ainsi en 1940 : « Au point de vue 
chrétien, obtenons-nous des résultats ? Nous avons pu marier quelques-unes 
de nos indiennes et c’est là le plus beau succès. »13 

Par ailleurs, les violences subies par les enfants ne se limitaient pas aux 
mauvais traitements physiques et psychologiques. Des témoignages révèlent 
également l’existence de violences à caractère sexuel. Le rapport de l’IFJD 
contient le témoignage poignant d’un ancien pensionnaire qui affirme avoir 
été violé à plusieurs reprises par les gardiens du home, exprimant avec 
douleur que son enfance a été « bafouée, humiliée, anéantie »14. 

Ces témoignages font écho aux constats établis par la Commission 
indépendante sur les abus sexuels dans l’Église (CIASE), qui a révélé en 
2021 qu’environ 216 000 mineurs auraient été victimes de clercs, religieux 
et religieuses en France depuis 195015.  

La prévalence des violences sexuelles dans les pensionnats autochtones 
a également été largement documentée au Canada, où entre 48 % et 70 % 
des répondants à une étude présentée à la Law Commission of Canada en 
1998 ont déclaré avoir subi des agressions sexuelles. 

E) Un objectif économique sous-jacent : former une main-d’œuvre
docile 

Cette politique d’effacement et de négation des populations et peuples 
autochtones avait également pour but de former une main-d’œuvre docile, 
soumise aux intérêts industriels de l’État français. Les anciens pensionnaires 
ont notamment été utilisés pour la construction de la base spatiale de Kourou. 
Dans un contexte où la population guyanaise avait diminué, passant de 
37 000 individus en 1936 à 28 500 en 1946, les homes participaient d’une 
logique de mise à disposition de travailleurs pour le développement 
économique du territoire. Selon Hélène Ferrarini : « Ce qui se joue dans ces 
pensionnats, c’est l’éloignement des enfants de leurs familles afin d’en faire 
des petits Français, de les assimiler, de les évangéliser, de faire de ces 

12 Hélène FERRARINI, Allons enfants de la Guyane, Anacharsis, 2022, p. 250. 
13 Hélène FERRARINI, op. cit., p. 251. 
14 IFJD, Rapport préliminaire, op. cit., p. 139-140. 
15 Rapport de la CIASE, Les violences sexuelles dans l’Église catholique, France, 1950-2020, octobre 2021. 

- 7 -



 

peuples autochtones de futurs travailleurs salariés pour la Guyane qui, dans 
les années 1950 au moment de la départementalisation, est considérée 
comme étant sous-développée parce que sous-peuplée. Il s’agit de faire 
rentrer dans la masse prolétaire travailleuse toutes les populations présentes 
sur les territoires, dont les peuples amérindiens, qui jusqu’à présent 
menaient des vies autonomes, vivrières et nomades. »16 

L’éducation dispensée était orientée vers des métiers manuels : les 
garçons étaient formés à la menuiserie, à la maçonnerie ou à l’agriculture, 
tandis que les filles étaient préparées aux travaux ménagers et domestiques. 
Comme le souligne Alexis Tiouka : « les curés orientaient les Amérindiens 
vers l’électricité, la plomberie, la mécanique ou la comptabilité. Il n’y avait 
pas d’autres possibilités, comme l’enseignement par exemple. À un moment, 
je me suis dit : « – Mais, il n’y a pas d’autres métiers ? » Ce n’est pas cela 
que je voulais faire. »17 

Cette limitation des choix de carrière a laissé des traces durables, au 
point que lors des mobilisations de mars-avril 2017, les Autochtones de 
Guyane ont notamment revendiqué la création d’un module de droit des 
peuples autochtones à l’Université de Guyane qui, selon Alexis Tiouka, 
« permettrait à la jeunesse guyanaise de s’approprier des notions 
indispensables à la défense de ses droits ». 

II. Des traumatismes intergénérationnels et des conséquences 
toujours actuelles 

A) Les traumatismes historiques et leur transmission 
intergénérationnelle 

« Le home n’est pas mort, il vit toujours en moi. » 

Témoignage de Yuwey Henri, fille de Paul Henri, ancien 
pensionnaire18 

Les traumatismes causés par les homes ne se sont pas arrêtés à leurs 
murs. Ils se sont transmis de génération en génération, contribuant aux maux 
qui affectent aujourd’hui les populations autochtones en Guyane. Les études 
scientifiques établissent un lien spécifique entre les traumatismes 

 
16 https://www.rfi.fr/fr/podcasts/reportage-france/20230216-guyane-les-anciens-pensionnaires-des-homes-
indiens-en-qu%C3%AAte-de-reconnaissance?__readwiseLocation= 
17 Ferrarini, Hélène ; Tiouka, Alexis. Petit guerrier pour la paix (p. 29). Ibis Rouge Éditions. Édition du 
Kindle. 
18 Recueilli lors de la projection débat du film d’Hélène Ferrarini et François Reinhardt « Pensionnats 
catholiques de Guyane : La Blessure » organisée par Raymonde Poncet Monge au Sénat, le 10 avril 2025. 

- 8 -



contemporains des peuples autochtones et les traumatismes du passé 
colonial19. 

Le rapport parlementaire de novembre 2015 d’Aline Archimbaud et 
Marie-Anne Chapdelaine sur le « Suicide des jeunes Amérindiens en 
Guyane française » a révélé la violence symbolique, mémorielle et physique 
exercée à l’égard des populations amérindiennes, et a mis en évidence le lien 
entre les conditions de scolarisation et la prévalence anormalement élevée 
des suicides parmi les jeunes amérindiens20.  

Des constatations similaires ont été établies aux États-Unis. Le rapport 
produit dans le cadre de l’enquête réalisée en 2022 par la Federal Indian 
Boarding School Initiative (Initiative fédérale pour les pensionnats indiens) 
souligne les effets de ces violences sur les victimes, mais aussi sur leurs 
enfants à travers les générations : « La fréquentation d’un internat, tant par 
l’enfant que par son père, est associée à des problèmes de santé chroniques 
chez les anciens élèves amérindiens, aujourd’hui adultes. La fréquentation 
d’un internat par le père est associée à des problèmes de santé physique 
chroniques. Mais les participants dont le père a fréquenté un internat 
amérindien présentaient aussi en moyenne un nombre de symptômes liés à 
la santé mentale et physique (PYCPHP) supérieur de 36 % à celui des 
participants dont le père n’a pas fréquenté d’internat. Après contrôle de la 
fréquentation d’un internat par la mère et le père, seule la fréquentation par 
le père est liée à un nombre accru de PYCPHP à l’âge adulte, ce qui suggère 
que la fréquentation d’un internat amérindien par le père est un facteur 
prédictif des PYCPHP de son enfant à l’âge adulte. Des recherches 
antérieures ont montré que les hommes amérindiens subissaient davantage 
de violences physiques et sexuelles en internat que les femmes, en particulier 
ceux qui maîtrisaient mieux la langue. Les traumatismes accrus subis par les 
hommes dans le système des internats amérindiens peuvent avoir engendré 
un stress accru, susceptible d’affecter les systèmes biologiques de 
l’organisme. Ces facteurs de stress peuvent alors induire des altérations 
épigénétiques transmissibles à leurs enfants, un phénomène connu sous le 
nom d’hérédité épigénétique. »21 

19 IFJD, Rapport préliminaire, op. cit., p. 160-165. 
20 Aline ARCHIMBAUD & Marie-Anne CHAPDELAINE, « Rapport parlementaire sur le suicide des 
jeunes Amérindiens en Guyane française », Novembre 2015. https://www.vie-publique.fr/rapport/35396-
suicides-des-jeunes-amerindiens-en-guyane-francaise-37-propositions-
po#:~:text=Les%20communaut%C3%A9s%20am%C3%A9rindiennes%20de%20Guyane,celui%20relev
%C3%A9%20dans%20l’Hexagone. 
21 « Both individual and paternal boarding school attendance are associated with chronic health problems 
of now-adult Indian boarding school attendees. A father’s boarding school attendance was independently 
associated with chronic physical health problems. Participants whose fathers attended Indian boarding 
school had on average a 36 percent greater PYCPHP count than those whose fathers did not attend boarding 
school. When controlling for maternal and paternal boarding school attendance, only a father’s attendance 

- 9 -



Outre la violence « directe » subie par les pensionnaires, apparaît donc 
également une forme de violence « héritée », qui affecte, au-delà des anciens 
pensionnaires, les communautés autochtones de façon globale et tout à fait 
contemporaine. Cette seconde forme de violence, bien qu’indirecte, ne doit 
être ni négligée, ni minorée étant donné ses conséquences dévastatrices.  

En Australie, selon l’Institut Australien pour la santé et le bien-être, le 
taux de suicide est trois fois plus élevé chez les autochtones que chez les 
non-autochtones dans les tranches d’âge 0-24 ans et 25-44 ans22. Au-delà des 
suicides et des comportements autodestructeurs extrêmement fréquents chez 
les jeunes autochtones, le déracinement provoqué par les homes peut aussi 
engendrer des troubles identitaires prenant la forme de « conflit de loyauté » 
entre le monde « occidental » et le monde « traditionnel autochtone », et aux 
« incompréhensions générationnelles ». Ainsi, une jeune amérindienne de 
Saint-Laurent-du-Maroni dont la mère, passée par les homes, a perdu les 
usages de sa communauté, indique à l’IFJD : « Je n’ai pas connu de maman 
amérindienne alors qu’elle l’était. Réapprendre à devenir une Amérindienne 
va être le travail de toute une vie alors que j’aurais pu apprendre certains 
codes dans ma jeunesse. Aujourd’hui je navigue dans plusieurs sociétés : 
créole, occidentale, amérindienne. Elles sont la source d’une crise 
identitaire qui paraît parfois insurmontable. »23  

La détérioration des relations familiales a également été mentionnée à 
de nombreuses reprises par les enfants d’anciens pensionnaires rencontrés 
par l’IFJD. Un exemple marquant a été donné lors de la cérémonie 
inaugurale du Collectif pour la mémoire des homes indiens : « Une dame a 
ainsi pris la parole pour témoigner. Elle a raconté que sa mère avait passé 
son enfance dans un home et que, pour éviter à ses propres enfants de 
connaître la même expérience, elle s’était installée à proximité 
d’établissements scolaires. En dépit de cet effort, cette dame expliquait la 
difficulté de sa mère à créer des liens avec ses enfants et notamment à 
exprimer son affection, alors qu’elle n’avait elle-même pas vécu en famille. 
Faute d’avoir pu entretenir une relation filiale avec ses propres parents, 
cette mère était privée de modèle et ne savait plus comment « faire famille » 
malgré son désir d’éduquer ses enfants et qu’ils puissent suivre leur scolarité 

was related to an increased number of PYCPHP in adulthood, suggesting that a father’s Indian boarding 
school attendance is an independent predictor of his child’s adult PYCPHP. Previous research has noted 
that American Indian men experienced more physical and sexual abuse in boarding school then women, 
particularly those more “language-experienced.” The increased trauma that men faced in the Indian 
boarding school system may have produced increased stress, which then may affect the biological systems 
of the body. These stressors may then introduce epigenetic alterations that are then transferred to their 
children, also known as epigenetic inheritance » https://www.bia.gov/service/federal-indian-boarding-
school-initiative 
22 IFJD, Rapport préliminaire, op. cit., p. 164. 
23 IFJD, Rapport préliminaire, op. cit., p. 135 

- 10 -



 

en restant au domicile. Ce témoignage n’est pas unique et illustre l’une des 
répercussions possibles d’une enfance passée dans les homes, persistante à 
l’âge adulte et agissant sur les générations suivantes. »24 

Ces éléments participent sans aucun doute d’un traumatisme 
intergénérationnel ou préjudice transgénérationnel, lequel a été défini par la 
Cour pénale internationale comme « un phénomène de transmission par les 
ascendants aux descendants d’une violence sociale ayant des conséquences 
traumatisantes pour ces derniers. Il est caractérisé par l’existence d’un cycle 
intergénérationnel de dysfonctionnement généré par des parents ayant subi 
un traumatisme qu’ils transmettent à la génération suivante par des 
comportements violents et négligents qui altèrent le psychisme de celle-ci et 
ont des répercussions sur elle. Des parents traumatisés, qui vivent dans une 
frayeur permanente et non résolue, adoptent inconsciemment un 
comportement effrayant. Cela affecte le comportement affectif, 
l’attachement et le bien-être de leurs enfants et accroît le risque que ceux-ci 
souffrent d’un syndrome de stress post-traumatique, de troubles de l’humeur 
et de troubles anxieux. Les effets nocifs des traumatismes peuvent être 
transmis d’une génération à la suivante, avec des répercussions possibles 
sur la structure et la santé mentale de familles à travers les générations. »25  

Ces traumatismes intergénérationnels ont été reconnus par les 
différentes CVR établies dans les pays cités précédemment, comme par 
exemple en Australie, dont la CVR indique : « La dépossession des premiers 
peuples par l’État, l’enlèvement forcé de leurs enfants, le déni du droit, de 
l’histoire et de la culture ont créé les conditions de traumatisme 
intergénérationnel et d’inégalité sociale et économique que nous 
connaissons aujourd’hui. »26 

Ainsi, les traumatismes vécus dans les homes ne s’arrêtent pas aux 
anciens pensionnaires, mais se répercutent sur leurs descendants, perpétuant 
un cycle de souffrance intergénérationnelle qu’il faut absolument adresser.  

B) Des conditions de scolarisation toujours problématiques 

Ces traumatismes intergénérationnels sont souvent aggravés par des 
conditions socio-économiques précaires qui se maintiennent en parallèle 
- revenus plus faibles, niveau d’éducation moindre, logements de qualité 
inférieure, accès limité aux ressources - qui résultent des séquelles des 
violences passées et d’un accès restreint aux services de santé, de justice et 

 
24 Ibid 
25 CPI, Chambre de première instance VI, Le Procureur c. Bosco Ntaganda, Ordonnance de réparation, 
ICC01/04-02/06-2659-tFRA, 8 mars 2021, par. 73. 
26 Yoorrook Justice Commission, cité par l’IFJD p 167 https://www.yoorrook.org.au/ 

- 11 -



d’éducation. De fait, en Guyane les conditions actuelles de scolarisation des 
enfants amérindiens demeurent préoccupantes. Environ 300 enfants des 
communes isolées sont contraints de loger dans des internats ou des familles 
hébergeantes à plusieurs jours de chez eux, souvent dès la classe de 6e. Ces 
conditions d’hébergement font l’objet de critiques similaires à celles 
adressées aux homes : séparation familiale précoce, défaut d’adaptation 
culturelle et linguistique et, dans certains cas, maltraitances dans les familles 
d’accueil. 

Régulièrement dénoncées par les ONG et l’UNICEF France, ces 
conditions témoignent d’une forme de continuité structurelle avec certaines 
caractéristiques du système antérieur. L’éducation proposée par les pouvoirs 
publics demeure inadaptée à la diversité des peuples autochtones, à leurs 
modes de vie et à leurs cultures. Or, selon William Aguiar et Régine Halseth 
de l’University of Northern British Columbia, « la nature du traumatisme 
éprouvé par les peuples autochtones exige des solutions permettant de briser 
le mécanisme de transmission. Il s’agit de ré-établir un sentiment fort de 
fierté et d’identité culturelle, en reconstruisant les familles et les 
communautés, de travailler à réduire les disparités socio-économiques qui 
perpétuent le traumatisme intergénérationnel en s’ajoutant aux tensions 
subies par les Autochtones dans la vie quotidienne. »27 

I II. La justice transitionnelle : un outil éprouvé pour faire face à
l’histoire 

A) Qu’est-ce que la justice transitionnelle ?

La justice transitionnelle est définie par les Nations unies comme 
« l’éventail complet des divers processus et mécanismes mis en œuvre par 
une société pour tenter de faire face à des exactions massives commises dans 
le passé, en vue d’établir les responsabilités, de rendre la justice et de 
permettre la réconciliation »28. Elle repose sur quatre piliers fondamentaux, 
dits « Principes Joinet » : le droit à la vérité, le droit à la justice, le droit à la 
réparation et les garanties de non-répétition29. Son principal objectif n’est 
pas la condamnation des responsables. La justice transitionnelle vise surtout 
la réconciliation, l’écoute attentive et empathique des victimes, la 

27 William AGUIAR & Régine HALSETH, Peuples autochtones et traumatisme historique : les processus 
de transmission intergénérationnelle, Centre de collaboration nationale de la santé autochtone. Ottawa, 
Ontario, 2015, p. 25. Disponible sur https://canadacommons.ca/artifacts/1193374/aboriginal-peoples-and-
historic-trauma/1746498/  
28 Secrétaire général des Nations unies, « Rétablissement de l’état de droit et administration de la justice 
pendant la période de transition dans les sociétés en proie à un conflit ou sortant d’un conflit », S/2004/616, 
23 août 2004. 
29 Principes Joinet/Orentlicher, actualisés en 2005, E/CN.4/2005/102/Add.1. 

- 12 -



 

pacification et la réparation. Comme le souligne l’IFJD, elle a ainsi vocation 
à être restaurative et même transformatrice. 

Les commissions « Vérité et Réconciliation » (CVR) constituent l’un 
des principaux outils de la justice transitionnelle. Distinctes des juridictions 
pénales, elles ont la capacité d’accueillir les témoins dans un cadre sécurisant 
et culturellement adapté, qui favorise la libération de la parole et l’écoute 
réparatrice des victimes. Elles évaluent et analysent les violences dans leur 
ensemble et dans le temps long. L’objectif n’est pas de punir, mais de faire 
reconnaître les blessures pour permettre l’émergence d’une société 
réconciliée, comprendre les causes, garantir la non-répétition des actes et 
envisager des mesures de réparation.  

B) Les exemples internationaux : Canada, Australie et pays 
nordiques 

La CVR la plus connue est probablement celle qui fut mise en place par 
Desmond Tutu, pièce maîtresse dans la politique de réconciliation 
post-apartheid en Afrique du Sud menée par Nelson Mandela. Depuis lors, 
de nombreuses CVR ont été mises en place notamment dans des pays ayant 
connu des situations de crimes de masse. Toutefois, une avancée notable 
réside aussi dans l’établissement de commissions « Vérité » spécifiquement 
consacrées aux questions autochtones au sein de démocraties libérales. Une 
justice transitionnelle adaptée à ces enjeux existe donc désormais et a déjà 
été mise en œuvre dans plusieurs États. 

De fait, la Commission de Vérité et Réconciliation du Canada, active 
entre 2008 et 2015, a marqué une profonde rupture. Elle était chargée de 
travailler sur l’enfermement et les sévices subis par 150 000 enfants des 
peuples autochtones dans les pensionnats religieux. Son rapport de 2015 a 
conclu à un « génocide culturel » et formulé 94 appels à l’action30. En 2022, 
le pape François a qualifié aussi ce système de « génocide »31. 

En Australie, la Commission Yoorrook de l’État de Victoria, créée en 
2021 afin de faire la lumière sur les violences commises envers les peuples 
aborigènes et envers leurs enfants placés dans des orphelinats 
assimilationnistes, offre un exemple de CVR mise en place et appropriée par 
les peuples autochtones. Composée de quatre commissaires autochtones sur 
cinq, elle est la première commission royale de l’histoire de l’Australie 
dirigée par des autochtones32. 

 
30 Commission de Vérité et Réconciliation du Canada, Rapport final, 2015. Voir : https://nctr.ca/?lang=fr  
31 https://www.la-croix.com/Le-pape-Arctique-derniere-etape-voyage-penitentiel-Canada-2022-07-29-
1301226881 
32 Commission Yoorrook, État de Victoria, Australie, créée en 2021. Voir : https://www.yoorrook.org.au/  

- 13 -



Aux États-Unis, une Commission de Vérité et de Réconciliation entre 
les Abénaquis du Maine et les services de protection de l’enfance du Maine 
fut mise en place en 2012 et rendit son rapport en 2015.  

Des CVR ont également été mises en place en Europe. Au Groenland, 
une Commission de Réconciliation a été créée en 2014 concernant les 
politiques de stérilisation forcée sur près de 4 500 femmes inuits dès l’âge 
de 13 ans, entre 1966 et 1975 et le Danemark a accepté l’ouverture d’une 
enquête indépendante sur cette campagne de stérilisation dite « campagne 
des spirales »33. En Finlande, Suède et Norvège, des commissions vérité ont 
été mises en place concernant les violences faites aux peuples Sami et 
Kven34. 

Ainsi, le recours à une CVR pour instruire le passé des homes indiens 
en Guyane apparaît pertinent. Les expériences citées démontrent l’aptitude 
de ce mécanisme à traiter les violences perpétrées au sein de ces 
établissements et à prendre en compte la question du traumatisme historique 
ou mémoriel, dont les répercussions transgénérationnelles affectent 
l’ensemble d’une communauté. 

C) Les précédents français : des mécanismes déjà éprouvés

La France a déjà mis en œuvre des mécanismes comparables de justice 
transitionnelle. La Commission temporaire d’information et de recherche 
historique sur les enfants réunionnais déplacés dans l’Hexagone, présidée 
par le sociologue Philippe Vitale et créée en 2016, a rendu un rapport en 
2018 sur le déplacement, entre 1963 et 1982, de 1 615 enfants réunionnais 
vers des départements touchés par l’exode rural35. Elle peut être considérée 
comme le premier exemple véritable de commission « Vérité » en France 
selon l’IFJD : « Ses missions sont proches de celles d’une CVR, puisqu’elle 
devait approfondir la connaissance historique sur le vécu de ces enfants, 
contribuer à sa diffusion et proposer une relation précise des décisions et 
des actes ayant permis le transfert des 1 615 enfants et adolescents. Sa 
méthodologie, fondée sur l’audition des associations et personnes liées à 
cette affaire, et ses résultats, incluant des recommandations d’actions et de 
mesures destinées à favoriser le travail de mémoire individuel et collectif 
autour de cette question, la rapproche également d’une CVR. »36 Depuis, 

33 https://www.amnesty.fr/chronique/spirale-infernale 
34 Commissions Vérité en Finlande, Suède et Norvège concernant le peuple Sami et Kven. Voir par 
exemple : https://www.la-croix.com/la-finlande-sommee-de-reparer-les-injustices-commises-envers-les-
sami-20251204 
35 Philippe VITALE et al., « Étude de la transplantation de mineurs de La Réunion en France hexagonale 
(1962-1984) », Rapport à la ministre des Outre-Mer, 2018. 
36 IFJD, Rapport préliminaire, op. cit., p. 97 

- 14 -



 

Philippe Vitale estime par ailleurs que « la nécessité d’une commission vérité 
sur les homes indiens n’est plus à démontrer »37. 

La Commission indépendante sur les abus sexuels dans l’Église 
(CIASE), présidée par Jean-Marc Sauvé, et la Commission indépendante sur 
l’inceste et les violences sexuelles faites aux enfants (CIIVISE) ont 
également démontré la pertinence de ces mécanismes pour faire face à des 
violences systémiques passées. 

Enfin, le 26 juillet 2023, le Président de la République Emmanuel 
Macron a appelé de ses vœux, dans un discours prononcé en 
Nouvelle-Calédonie, la mise en œuvre d’un « chemin du pardon » pour 
dépasser l’héritage traumatique de la période coloniale. Il a indiqué souhaiter 
« que ce chemin du pardon embrasse aussi une initiative plus large qui porte 
sur l’histoire moderne et contemporaine, et qui correspond à l’initiative 
portée par le Comité Mémoire, histoire, vérité, réconciliation et qui se 
propose de réunir tous ceux qui souhaitent recueillir la parole et les 
témoignages de ceux qui ont vécu les événements, de collecter les mémoires 
et de permettre l’apaisement et de permettre aussi de consolider la 
sédimentation de cette histoire commune »38. Cette dynamique 
institutionnelle devrait également trouver en Guyane et dans les territoires 
d’outre-mer qui ont connu des homes ou des dispositifs éducatifs similaires 
un contexte d’exercice. 

IV. La nécessité d’élargir l’enquête aux autres territoires 
d’outre-mer 

Les homes de Guyane ne constituent peut-être pas un cas isolé. Des 
témoignages et des indices suggèrent que des pratiques similaires pourraient 
avoir existé dans d’autres territoires d’outre-mer, notamment en 
Nouvelle-Calédonie auprès du peuple kanak. En Polynésie française, à 
Mayotte, à La Réunion ou encore aux Antilles, des dispositifs éducatifs 
comparables - pensionnats, internats, déplacements contraints - ont pu être 
mis en place dans une logique post-coloniale d’assimilation. 

Comme le souligne Andrea Smith dans son rapport pour l’Instance 
permanente sur les questions autochtones des Nations unies : « Certains pays 
ayant connu une histoire brutale d’abus dans des pensionnats pour 
populations autochtones n’ont pas assumé ce passé ni offert de possibilités 
de réparation. Sans une reconnaissance publique de cette histoire, il sera 

 
37 https://www.martinique.franceantilles.fr/actualite/chez-nos-voisins/homes-indiens-en-guyane-la-
commission-verite-reste-un-projet-976520.php?__readwiseLocation= 
38 Discours du Président Emmanuel Macron à Nouméa, 26 juillet 2023. https://www.vie-
publique.fr/discours/290549-emmanuel-macron-26072023-nouvelle-caledonie-et-indopacifique 

- 15 -



difficile de développer des collaborations fructueuses entre les États et les 
peuples autochtones pour mettre en place des programmes éducatifs 
bénéfiques à tous. » 

C’est pourquoi il préconise la mise en place de programmes de 
reconnaissance similaires aux CVR mis en place dans d’autres pays : « Ainsi, 
les efforts déployés par certains pays pour documenter l’histoire des 
exactions, les reconnaître et présenter des excuses à leur égard, et 
commencer à élaborer des solutions collectives pour les peuples 
autochtones, constituent des modèles utiles à suivre pour d’autres pays. 
(…) Certains pays, comme le Canada et l’Australie, ont mis en place des 
programmes d’excuses et/ou de réparation pour les abus commis dans les 
pensionnats par le passé, ouvrant ainsi la voie à des efforts de 
réconciliation. »39 

Il est donc essentiel que la commission « Vérité et Réconciliation » soit 
mandatée pour enquêter non seulement sur les homes de Guyane, mais 
également sur l’éventuelle existence de pratiques et dispositifs éducatifs 
similaires dans les autres territoires d’outre-mer, afin de faire toute la lumière 
sur ce pan de l’histoire française et d’inclure l’ensemble des personnes 
concernées.  

V. Les attentes des victimes et les voies de réparation

Les demandes des communautés amérindiennes dépassent la simple 
reconnaissance historique. Comme l’exprime Guillaume Kouyouri : « On ne 
demande pas qu’une reconnaissance, on demande un pardon de l’État 
français et qu’il nous donne les moyens de nous reconstruire. »40 

Le droit international des droits de l’homme a développé cinq formes 
de réparations : la restitution, l’indemnisation, la réadaptation, la satisfaction 
et les garanties de non-répétition. Ces réparations peuvent être matérielles ou 
symboliques. Parmi les mesures symboliques figurent la reconnaissance 
officielle du statut de victime, les demandes de pardon, l’instauration de 

39 Andrea SMITH, « Indigenous peoples and boarding schools: a comparative study », Instance permanente 
des Nations unies sur les questions autochtones. « Some countries that have had brutal histories of 
indigenous boarding school abuse have not addressed these legacies or provided opportunities for redress. 
Without public acknowledgment of this history, it will be difficult to develop fruitful collaborations 
between states and indigenous peoples in establishing educational programs that are beneficial to all » et 
« Thus, the efforts of some countries to document the history of abuses, recognize and apologize for these 
abuses and begin to make collective remedies for indigenous peoples are helpful models for other countries 
to follow (…) Some countries, such as Canada and Australia, have developed programs for apology and/or 
redress for past boarding school abuses, paving the way for reconciliation efforts to happen. » 
40 https://www.martinique.franceantilles.fr/actualite/chez-nos-voisins/homes-indiens-en-guyane-la-
commission-verite-reste-un-projet-976520.php?__readwiseLocation= 

- 16 -



 

journées de commémoration, la construction de mémoriaux, l’intégration des 
événements dans les programmes scolaires. 

Pour feu Alexis Tiouka, la réparation pourrait « aller jusqu’à la 
reconnaissance de l’identité culturelle » en donnant « aux autochtones la 
garantie de la sauvegarde de la langue et de la culture ». Cette perspective 
est soutenue par la Commission nationale consultative des droits de 
l’Homme (CNCDH) qui, dans son rapport de 2017, recommande « de 
prendre des mesures efficaces pour que soit dispensé aux membres des 
communautés autochtones, dans des conditions convenables de vie et 
d’accompagnement, un enseignement selon leur propre culture et dans leur 
propre langue »41. 

Par ailleurs, la ratification de la Convention n° 169 de l’Organisation 
internationale du travail « relative aux peuples indigènes et tribaux » 
constitue une revendication toujours d’actualité parmi les populations 
autochtones d’outre-mer et une voie envisageable parmi les procédures 
potentielles de réparation.  

VI. Objet de la présente résolution 

Au regard de l’ensemble de ces éléments, la présente résolution invite 
le Gouvernement à créer une commission « Vérité et Réconciliation » 
chargée d’enquêter sur les homes de Guyane et les pratiques éducatives et 
dispositifs similaires concernant les enfants autochtones dans les autres 
territoires d’outre-mer. 

Cette commission devra être indépendante, pluraliste et inclusive, 
associant étroitement les populations concernées tant dans sa composition 
que dans ses méthodes de travail. Elle devra respecter les règles, les 
procédures et les cosmogonies propres aux peuples autochtones, 
conformément aux standards internationaux en matière de justice 
transitionnelle appliquée aux peuples autochtones. 

La France, qui a soutenu l’adoption de la Déclaration des Nations unies 
sur les droits des peuples autochtones en 2007, dont l’article 8 indique que 
les autochtones ont le droit de ne pas subir d’assimilation forcée ou de 
destruction de leur culture42, a le devoir moral et politique de faire la lumière 
sur ce passé et d’engager un processus de reconnaissance, de réparation et de 
réconciliation. 

 
41 https://www.legifrance.gouv.fr/jorf/id/JORFTEXT000034167173 
42 Déclaration des Nations unies sur les droits des peuples autochtones, 13 septembre 2007, article 8. 

- 17 -





Proposition de résolution invitant le Gouvernement à créer une commission 
« Vérité et Réconciliation » sur les pensionnats pour enfants autochtones  

en Guyane et les dispositifs éducatifs similaires  
dans les autres territoires d’outre-mer 

Le Sénat, 

Vu l’article 34-1 de la Constitution, 

Vu le chapitre XVI du Règlement du Sénat, 

Vu la Charte des Nations unies du 26 juin 1945, 

Vu la Déclaration universelle des droits de l’homme du 10 décembre 1948, 

Vu la Convention internationale relative aux droits de l’enfant du 
20 novembre 1989, 

Vu la Convention n° 169 de l’Organisation internationale du travail relative 
aux peuples indigènes et tribaux du 27 juin 1989, 

Vu la Déclaration des Nations unies sur les droits des peuples autochtones du 
13 septembre 2007, notamment son article 8 selon lequel « les autochtones, 
peuples et individus, ont le droit de ne pas subir d’assimilation forcée ou de 
destruction de leur culture », 

Vu les principes fondamentaux et directives concernant le droit à un recours 
et à réparation des victimes de violations flagrantes du droit international des 
droits de l’homme et de violations graves du droit international humanitaire, 
adoptés par l’Assemblée générale des Nations unies le 
16 décembre 2005 (résolution 60/147), 

Vu l’ensemble des principes pour la protection et la promotion des droits de 
l’homme par la lutte contre l’impunité, dits « Principes Joinet / Orentlicher », 
actualisés en 2005, 

Vu le rapport du Secrétaire général des Nations unies du 
23 août 2004 (S/2004/616) sur le rétablissement de l’état de droit et 
l’administration de la justice pendant la période de transition dans les sociétés en 
proie à un conflit ou sortant d’un conflit et définissant la justice transitionnelle 
comme « l’éventail complet des divers processus et mécanismes mis en œuvre par 
une société pour tenter de faire face à des exactions massives commises dans le 
passé, en vue d’établir les responsabilités, de rendre la justice et de permettre la 
réconciliation », 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- 19 -



Vu le rapport de l’Institut francophone pour la justice et la démocratie (IFJD) 
du 1er février 2024 intitulé « Pour une Commission Vérité sur les homes indiens 
de Guyane », 

Vu le rapport parlementaire au Premier ministre du 30 novembre 2015 établi 
par la sénatrice Aline Archimbaud et la députée Marie-Anne Chapdelaine sur le 
suicide des jeunes Amérindiens en Guyane française, 

Vu le rapport de la Commission temporaire d’information et de recherche 
historique remis à la ministre des outre-mer le 10 avril 2018, dénommé « Étude 
de la transplantation de mineurs de La Réunion en France hexagonale », 

Vu le discours du Président de la République du 26 juillet 2023 à Nouméa 
appelant à la mise en œuvre d’un « chemin du pardon », 

Considérant que l’État français a, en collaboration avec l’Église catholique, 
soutenu, financé et organisé le fonctionnement des pensionnats pour enfants 
autochtones en Guyane, dits « homes », de 1935 à 2023 et que des institutions ou 
dispositifs similaires poursuivant les mêmes objectifs ont peut-être existé dans 
d’autres territoires d’outre-mer ; 

Considérant que ces établissements et dispositifs dédiés aux enfants 
autochtones ont constitué des instruments d’une politique d’assimilation forcée 
visant à l’effacement des langues, des cultures et des identités des peuples 
autochtones ; 

Considérant qu’il ressort de nombreux témoignages concordants, de travaux 
scientifiques et de rapports institutionnels que ces pensionnats et dispositifs dédiés 
aux enfants autochtones ont pu constituer des lieux de coercition et d’atteintes 
graves aux droits fondamentaux des enfants et ont été des lieux de violences 
culturelles, psychologiques, physiques voire sexuelles ; 

Considérant que les traumatismes causés par ces établissements et dispositifs 
se transmettent de génération en génération et contribuent au maintien d’inégalités 
structurelles et de difficultés sociales, sanitaires et éducatives qui affectent encore 
aujourd’hui les populations autochtones et les descendants des anciens 
pensionnaires des homes ; 

Considérant que des pratiques similaires pourraient avoir existé dans d’autres 
territoires d’outre-mer, notamment en Nouvelle-Calédonie, en 
Polynésie française, à Mayotte, à La Réunion ou encore aux Antilles et qu’il est 
nécessaire de faire toute la lumière sur ce passé ; 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- 20 -



Considérant que la justice transitionnelle, notamment les commissions 
« Vérité et Réconciliation », constitue un outil éprouvé pour faire face à de telles 
violations des droits humains, comme l’ont démontré les expériences conduites 
au Canada, aux États-Unis, en Australie, au Groenland, en Finlande, en Suède et 
en Norvège ; 

Considérant que la France a déjà mis en œuvre des mécanismes similaires, 
notamment la Commission temporaire d’information et de recherche historique 
sur le déplacement vers la France hexagonale, entre 1963 et 1982, d’enfants 
réunionnais et la Commission indépendante sur l’inceste et les violences sexuelles 
faites aux enfants ; 

Considérant que la France s’est engagée à respecter les droits des peuples 
autochtones en soutenant la Déclaration des Nations unies sur les droits des 
peuples autochtones du 13 septembre 2007 ; 

Considérant enfin que le droit à la vérité, le droit à la justice, le devoir de 
mémoire et la reconnaissance institutionnelle et les garanties de non-répétition 
sont des droits fondamentaux des victimes et constituent une condition 
indispensable à la réconciliation et à la réparation ; 

Appelle le Gouvernement à créer une commission « Vérité et 
Réconciliation » sur les pensionnats pour enfants autochtones en Guyane et les 
pratiques et dispositifs similaires dédiés aux enfants autochtones dans les autres 
territoires d’outre-mer ; 

Appelle le Gouvernement à doter cette commission d’un mandat lui 
permettant d’enquêter sur les conditions de placement, ainsi que sur les conditions 
de vie et de scolarisation dans les pensionnats pour enfants autochtones en Guyane 
et dans les autres départements d’outre-mer, de même que sur l’ampleur des 
violations des droits humains qui s’y sont déroulées, ainsi que sur l’éventuelle 
existence de pratiques et dispositifs similaires dans d’autres territoires 
d’outre-mer, afin de formuler des propositions de réparations et de réformes 
structurelles ; 

Appelle le Gouvernement à garantir l’indépendance de cette commission et 
à lui accorder les moyens humains, matériels et financiers nécessaires à 
l’accomplissement de sa mission ; 

Préconise que cette commission, indépendante, pluraliste et inclusive, 
associe étroitement les chercheurs, les associations et les institutions compétentes, 
ainsi que les populations autochtones et autres concernées tant dans sa 
composition que dans ses méthodes de travail, dans le respect de leurs règles, 
procédures et cosmogonies propres ; 

 

 

 

 

 

 

 

 

- 21 -



Préconise que cette commission soit mandatée pour recueillir les 
témoignages des anciens pensionnaires et de leurs familles, analyser les 
documents d’archives, évaluer les préjudices et traumatismes causés, y compris 
dans leur dimension intergénérationnelle, et formuler des recommandations en 
matière de réparations et de garanties de non-répétition ; 

Juge nécessaire de porter à la connaissance de tous l’histoire de ces 
pensionnats et dispositifs similaires par la création de lieux de mémoire, 
l’intégration de cette histoire dans les programmes scolaires et la valorisation des 
langues et cultures autochtones ; 

Appelle le Gouvernement à prendre des mesures immédiates pour améliorer 
les conditions de scolarisation et l’accès aux soins des enfants autochtones en 
Guyane et dans les territoires d’outre-mer concernés, dans le respect de leurs 
droits et de leur identité culturelle. 

 

 

 

- 22 -


	Page vierge



